
 

Sơ nét tìm hiểu 

Kinh Bát Đại Nhân Giác 
經八大人覺 

The Eight Great Awakenings Sutra 

*** 
Nội dung 

Phần I 

Tổng quan  

1. Ý nghĩa chung kinh Bát Đại Nhân Giác. 

2. Nguồn gốc kinh Bát Đại Nhân Giác. 

Phần II 

Nội dung 

1. Đệ nhất giác ngộ 第一覺悟. 

 Ý chính:  Nói về giáo lý Vô thường.   

     Với chân lý Duyên khởi (Vô thường + Vô ngã). 

1.1. Vô thường theo tiến trình chung của vũ trụ vạn vật. 

1.2 Vô thường theo định lượng thời gian. 



1.3. Vô thường theo cấu trúc của con người và môi trường sống. 

2. Đệ nhị giác tri  第二覺知. 

 Ý chính:   Nói về Dục (Thiện dục – Ác dục). 

 2.1. Dục theo quan điểm Phật giáo Nam truyền:  Lục dục. 

 2.2. Dục theo quan điểm Phật giáo Bắc truyền:   

- Tam dục    – Ngũ dục    – Lục dục (Thất tình Lục dục) 

3. Đệ tam giác tri 第三覺知.  

 Ý chính:  Nói về Tuệ giác là sự nghiệp (Duy tuệ thị nghiệp 唯慧是業). 

 3.1. Trí tuệ theo quan điểm Phật giáo Nam truyền. 

   - Hữu lậu trí 有漏智 = Tục trí 俗智 = Thức 識 

   - Vô lậu trí 無漏智 = Chân trí 真智 = Tuệ giác 慧覺  

 3.2. Trí tuệ theo quan điểm Phật giáo Bắc truyền. 

1) Theo Luận Đại Trí Độ:  

- Nhất thiết trí     - Đạo chủng trí     - Nhất thiết chủng trí 

2) Theo Thiền tông: 

- Hữu sư trí      - Vô sư trí 

3) Theo Tịnh Độ tông và Duy Thức tông:   

- 8 Thức  =>  8 Trí (= Tuệ giác) 

  4) Theo Mật tông: 

   - 5 Uẩn  =>  5 Trí (= Tuệ giác) 

4. Đệ tứ giác tri 第四覺知.  

 Ý chính:   Nói về Tứ chánh cần (= Chánh tinh tấn). 



5. Đệ ngũ giác ngộ 第五覺悟. 

 Ý chính:   Đoạn trừ vô minh (= si mê), hình thành Tuệ giác với lộ trình 

Văn-Tư-Tu. 

  - Văn tuệ 聞慧  =  Văn tự Bát-nhã 文字般若 

  - Tư tuệ   思慧  =  Quán chiếu Bát-nhã 觀照般若 

  - Tu tuệ   修慧  =  Thực tướng Bát-nhã 實相般若 

6. Đệ lục giác tri 第六覺知. 

 Ý chính:   Nói về thực hành hạnh Bố thí để đoạn trừ tâm Tham. 

 6.1. Yếu tố người bố thí (= người thí). 

  1) Bố thí không trong sạch   

2) Bố thí trong sạch. 

3) Bố thí Ba-la-mật. 

 6.2. Yếu tố sự vật thí. 

  1) Bố thí vật chất (Tài thí):  - Ngoại thí - Nội thí.   

  2) Bố thí tinh thần (Pháp thí):  Đặc biệt là Vô úy thí. 

  3) Đối chiếu đặc điểm của Tài thí và Pháp thí. 

7. Đệ thất giác ngộ 第七覺悟. 

 Ý chính:   Nói về Tăng 僧 

  1) Tăng tại gia – Tăng xuất gia. 

  2) Phàm tăng – Thánh tăng. 

8. Đệ bát giác tri  第八覺知. 

 Ý chính:   Nói về Bồ-tát hạnh 菩薩行. 

  1) Bồ-tát hiện thực. 

  2) Bờ tát siêu việt. 



9. Đối chiếu Việt Anh: “Kinh Bát Đại Nhân Giác” 

Bài đọc thêm  
- Kinh Bát Đại Nhân Giác - Đại Sư Tinh Vân 

 

NBS:  Minh Tâm 9/2020 

 

Phần I 

Tổng quan  

1. Ý nghĩa chung kinh Bát Đại Nhân Giác. 

Kinh Bát Đại Nhân Giác (經八大人覺;  E: The Eight Great 

Awakenings Sutra) là bản kinh trình bày tám giáo pháp của bậc đại nhân 

(bậc thánh). Cụ thể như sau: 

- Bát 八:  Là tám. 



- Đại Nhân 大人:  Là người lớn. Người lớn mà kinh muốn nói nơi 

đây là bậc giác ngộ thấy rõ các pháp đúng như thật, không còn mê lầm 

các pháp. Như vậy, hàng Bồ-tát và Phật chính là đại nhân. 

- Giác 覺:  Là biết rõ chân lý, là biết rõ thực tại, là biết rõ bản chất 

thật của mọi sự vật do tu chứng mà thành, là thấy biết đúng lẽ thật chứ 

không là kiến thức hiểu biết thông thường của người thế gian. 

Theo đó, Bát Đại Nhân Giác là tám điều giác ngộ hay tám điều 

tỉnh giác nơi một vị Phật, là tám thứ giáo pháp vào đạo Bồ-đề mà các 

hành giả tu học cần nhận thức đúng đắn và ghi nhớ tu học. Tám điều 

sáng suốt về thực tại, về chân lý này nơi kinh còn cho thấy “Bồ-tát sợ 

Nhân – Chúng sinh sợ Quả”, đó là:  

1. Biết thế giới vô thường là chân lý của vũ trụ.  

2. Biết tham muốn nhiều là nhân của đau khổ.  

3. Biết luôn mong cầu là nhân của đau khổ. 

4. Biết lười biếng là nhân của trầm luân.  

5. Biết si mê là nhân của luân hồi.  

6. Biết nghèo là nhân của oán hờn. 

7. Biết năm dục là nhân của tai họa.  

8. Biết sanh tử là nhân của đau khổ. 



 [Xem Thành thực luận Q.5 phẩm Vô tương ứng; Di giáo kinh luận 

ký Q.trung].  

  Từng điều trong tám điều giác ngộ này của các bậc giác ngộ có 

thể được xem như những đề tài thiền quán mà các hành giả Phật giáo 

cần thọ trì, tụng niệm ghi nhớ.  Các bậc thánh thì lại dùng tám điều giác 

ngộ để khai ngộ cho chúng sanh. 

 

2. Nguồn gốc kinh Bát Đại Nhân Giác. 

Nguyên bản Phạn văn của kinh đã lưu truyền nay không tìm thấy 

còn lưu giữ nơi đâu.  Kinh văn của Bát Đại Nhân Giác rất cổ và rất đơn 

giản. Văn thể của kinh thuộc loại kết tập như kinh Tứ Thập Nhị Chương 



và kinh Lục Độ Tập. Kinh này dung hợp cả đạo Phật Nguyên Thủy và 

đạo Phật Phát Triển.  

Tám điều mà kinh văn nói đến có thể chia làm nhiều đề tài nhỏ cho 

thiền quán. Về nội dung thì tư tưởng của kinh rất sâu sắc và thực tiễn, 

không có tính cách luận thuyết.  

Được biết kinh này do một cao tăng nước Parthia (xứ Ba Tư cổ) 

tên là An Thế Cao (安世高;  E: An Shigao) dịch từ Phạn văn ra Hán văn  

tại trung tâm Phật giáo Lạc Dương, trong khoảng thời gian từ năm 140 

đến năm 171 của kỷ nguyên Tây lịch. Ông là người dịch các văn bản 

Phật giáo Ấn Độ sang tiếng Trung sớm nhất được biết đến. Theo truyền 

thuyết, ông là thái tử, nhưng đã nhường ngôi vị lại cho người chú của 

mình, để xuất gia tu hành học Phật. 

An Thế Cao đến Trung Quốc thời kỳ hậu Hán. Vào năm Kiến Hòa 

thứ hai (năm 148 CN), đến trung tâm Phật giáo Lạc Dương, từ đó về 

sau, trong 20 năm ông làm công tác dịch kinh sách, tổng cộng phiên dịch 

được hơn 30 bộ kinh điển Hán văn. Tăng Hựu đời nhà Lương nói rằng: 

“An Thế Cao có tầm học vấn vô cùng quảng bác và hiểu biết thâm sâu 

đối với kinh tạng Phật giáo, nhất là tinh thông về sự tương quan luận 

điển của A Tỳ Đàm v.v.., tụng trì Thiền kinh” (theo “Xuất Tam tạng ký 

tập” quyển thứ 13) 

Kinh Bát Đại Nhân Giác đã được Hòa-thượng Thích Thanh Từ 

dịch từ Hán sang Việt vào khoảng thập niên 70.   



 

 

 

Phần II 

Nội dung 

 Bài kệ khai kinh viết: 

Vi Phật đệ tử,    為佛弟子, 

Thường ư trú dạ,   常於晝夜, 

Chí tâm tụng niệm,  至心誦念, 



Bát Đại Nhân Giác.  八大人覺. 

Dịch: (của HT. Thanh Từ và HT. Nhất Hạnh) 

Chúng ta đã là hàng Phật tử,    Là đệ tử Bụt 

Đêm lẫn ngày hằng giữ thọ trì.    Thường phải hết lòng 

Chí thành tụng niệm nhớ ghi,     Ngày đêm tụng niệm 

Tám điều giác ngộ của vì Đại nhân.    Bát Đại Nhân Giác 

    

1. Đệ nhất giác ngộ 第一覺悟. 

Thế gian vô thường,  世間無常, 

Quốc độ nguy thúy.  國土危脆。 

Tứ đại khổ không,   四大苦空, 

Ngũ ấm vô ngã.   五陰無我。 

Sanh diệt biến dị,   生滅變異, 

Hư ngụy vô chủ.   虛偽無主。 

Tâm thị ác nguyên,  心是惡源, 

Hình vi tội tẩu.   形為罪藪。 

Như thị quán sát,   如是觀察, 

Tiệm ly sanh tử.   漸離生死。 

Dịch: 

Điều thứ nhất phải thường giác ngộ: 

Đời vô thường quốc độ bở dòn.     Thế gian vô thường 

Khổ không tứ đại thon von,     Đất nước mong manh  



Năm ấm vô ngã có còn chi đâu.    Tứ đại khổ không  

Đổi đời sanh diệt chẳng lâu,     Ngũ ấm vô ngã  

Giả dối không chủ lý mầu khó tin.    Sinh diệt biến đổi  

Tâm là nguồn ác xuất sanh,     Hư ngụy không chủ  

Thân hình rừng tội mà mình chẳng hay.   Tâm là nguồn ác  

Người nào quán sát thế này,     Thân là rừng tội  

Lần hồi sanh tử sớm chầy thoát ra.    Quán chiếu như thế  

Dần lìa sinh tử.  

   

 Ý chính:  Hành giả giác ngộ quy luật Vô thường trong vũ trụ vạn 

vật.  

Vô thường (無常;  P: anicca;  S: anitya;  E;F: impermanence):  Có 

nghĩa là tính không thường hằng của các pháp theo thời gian. 

Tất cả các pháp (= sự vật) đều do Duyên khởi nên không có tự tính 

(自性;  P: sabhāva;  S: svabhāva;  E: self-nature);  nghĩa là các pháp 

không có 2 tính chất Tự hữu (=/= Vô ngã) và Hằng hữu (=/= Vô 

thường). 

Nói cách khác, chân lý khách quan Duyên khởi bao hàm 2 nội 

dung là Vô thường và Vô ngã.  Theo đó, đứng về mặt thời gian, các 

pháp là Vô thường; đứng về mặt không gian, các pháp là Vô ngã.  

Vì các pháp không có tự tính nên chúng mới sinh động. Vô thường 

là tính thường trực của các pháp, các pháp luôn luôn sinh thành và luôn 



luôn biến hoại, cho nên Vô thường còn có cách nói khác là Vô tướng 

hay Vô trụ. 

Vô thường có những cách nhìn phân biệt sau: 

1.1. Vô thường theo tiến trình chung của vũ trụ vạn vật: 

Đó là: 

- Thành Trụ Hoại Không:  Bốn thời kỳ biến đổi của đại thể vũ trụ. 

- Sanh Trụ Dị Diệt:  Bốn thời kỳ biến đổi nơi từng phần cơ cấu 

khác biệt của vũ trụ. 

- Sanh Lão Bệnh Tử:  Bốn thời kỳ biến đổi chung cho tất cả các 

loài động vật. 

Trong kinh Đại Bảo Tích có kể câu chuyện con chó bị ném cục đá, 

nó chạy theo cục đá mà sủa, vì tưởng cục đá là nguyên do làm nó đau. 

Con chó đâu biết rằng nguyên nhân làm nó đau là người ném cục đá. 

Cũng vậy, vô thường không gây ra khổ, mà chính vì nhận thức sai lầm 

của ta, cho những gì vô thường là thường tại, nên ta khổ. 

 

1.2 Vô thường theo định lượng thời gian. 



1/. Nhất kỳ vô thường (一期無常):  Còn gọi là Tương tục vô 

thường 相續無常.  Đây là sự vô thường mang tính thô thiển dễ nhận 

biết, hàm ý cho sự kết thúc tiến trình của một pháp hữu vi (= sự vật  hiện 

tượng nhất thời do hình thành từ các duyên, luôn biến dịch và hoại diệt). 

Nghĩa là trong 1 kỳ hạn nào đó, các pháp hữu vi tuy có tướng chuyển 

biến không ngừng (= tương tục) nhưng đó chỉ là tạm bợ, cuối cùng cũng 

phải hoại diệt. Ví như mệnh người cuối cùng cũng chấm dứt bởi tai nạn 

hay bệnh tật …, ngọn đèn cháy lâu rồi cũng tắt. 

Kỳ hạn của tiến trình biến hoại các pháp hữu vi diễn ra ngắn hay 

dài tùy thuộc vào bản chất của chúng. Ví dụ có con vật sống được vài 

ngày, có con vật sống vài chục năm, có cây cổ thụ sống vài trăm hoặc cả 

nghìn năm, một hành tinh tồn tại hàng tỉ năm… 

2/. Sát-na vô thường (刹那無常):  Còn gọi là Niệm niệm vô 

thường 念念無常.  Đây là sự vô thường mang tính đạo lý vi tế khó thấy 

hơn, hàm ý biến đổi không ngừng trong từng sát-na. Nghĩa là trong 

khoảng 1 sát-na (= đơn vị thời gian cực kỳ ngắn) các pháp hữu vi sinh 

diệt biến hóa có đủ 4 tướng Sinh, Trụ, Dị, Diệt.  

Trong mỗi sát-na, thân và tâm của mỗi con người không ngừng 

sinh diệt, liên tục Sinh, Già, Bệnh, Chết như dòng sông trôi mãi không 

dừng. Tên con sông tuy không thay đổi nhưng dòng sông ở sát-na trước 

đã khác với dòng sông ở sát-na bây giờ. Ngay cả, khi mình khởi niệm 

hay gọi “bây giờ” thì bây giờ đã không còn là “bây giờ” nữa!     



Trong nhiều kinh, hình ảnh đàn cá mắc cạn hay đàn bò đang bị lùa 

đi đến lò sát sinh…để dụ cho sự thực sát-na vô thường này.  

- Trong kinh Xuất Diệu (經出曜), có chép:      

Ngày nay đã qua  

Mạng sống lần giảm  

Như cá thiếu nước  

Nào có vui gì? 

- Trong kinh Pháp Cú Thí Dụ cũng nói: 

    Ví như người cầm gậy  

     Chăn dắt đàn bò si 

    Già chết cũng như vậy 

Đang lùa mạng sống đi.  

Hai phạm trù Vô thường nói trên không chỉ có nơi các hiện tượng 

vật lý, mà bao gồm luôn trong các hiện tượng sinh lý và tâm lý nữa.  

 

1.3. Vô thường theo cấu trúc của con người và môi 

trường sống. 

1/- Thân vô thường, tức Sắc uẩn vô thường.    



2/- Tâm vô thường , tức Thọ uẩn, Tưởng uẩn, Hành uẩn, Thức uẩn 

đều vô thường.     

3/- Hoàn cảnh vô thường, tức vạn sự vật xung quanh ta đều vô 

thường. 

- Trong kinh Tạp A-hàm có ghi: “Nhân và Duyên sinh ra các Sắc, 

cho nên Sắc không phải là thường (tự hữu).  Hơn nữa, Sắc không phải 

là ngã (hằng hữu); nếu Sắc là ngã, thì sao không thể ước muốn Sắc 

không già và bệnh. Cũng vậy đối với Thọ, Tưởng, Hành, Thức”. 

- Trong kinh Niệm Xứ (Satipaṭṭhāna sutta), đức Phật dạy:  

“Chúng ta hãy quán chiếu sâu sắc sẽ thấy rằng năm uẩn không 

phải là một thực thể, mà là hiện tượng của loạt các tiến trình vật chất và 

tâm thức; chúng (năm uẩn) sinh diệt một cách liên tục và nhanh chóng, 

chúng luôn biến đổi từng phút, từng giây; chúng không bao giờ tĩnh mà 

luôn động, và không bao giờ là thực thể mà luôn biến hiện”. 

- Trong kinh Tương Ưng Bộ III, đức Phật còn xác định rõ: "Không 

liễu tri Năm uẩn thì không thể đoạn tận khổ đau". 



 

2. Đệ nhị giác tri  第二覺知.  

Đa dục vi khổ,   多欲為苦, 

Sanh tử bì lao,   生死疲勞, 

Tùng tham dục khởi.   從貪欲起。 

Thiểu dục vô vi,    少欲無為, 

Thân tâm tự tại.    身心自在。 

Dịch: 

Điều thứ hai lại cần giác biết: 

Tham dục nhiều, khổ thiệt thêm nhiều.   Đa dục là khổ 

Nhọc nhằn sanh tử bao nhiêu,     Sinh tử nhọc nhằn 

Bởi chưng tham dục, mà chiêu khổ nầy.   Đều do tham dục 

Bớt lòng tham dục chẳng gây,     Thiểu dục vô vi  



Thân tâm tự tại vui nầy ai hơn.     Thân tâm tự tại. 

 Ý chính:  Hành giả thấy dục là đầu mối của phiền não (= khổ) 

Dục (欲;  P: chanda;  S: rajas;   E: desire;  impulse; will; wish): Có 

ý nghĩa là  muốn;  sự mong muốn, lòng mong muốn được thỏa mãn, 

động lực thúc đẩy. Dục được chia làm 2 loại là: 

- Thiện dục 善欲:  Đó là lòng mong muốn đem lại lợi ích cho 

mọi người, trong đó có mình. Biểu hiện của thiện dục là những nhận 

thức suy nghĩ và hành động có tính vị tha.  

Các thiện dục được phân biệt:  

+ Là lòng mong muốn hướng thiện dính mắc của các chúng sinh. 

Bởi sự hướng thiện này gắn với một nội tâm hữu ngã. 

+ Là lòng mong muốn hướng thiện không dính mắc của các bậc 

giác ngộ. Bởi sự hướng thiện này gắn với một nội tâm vô ngã. 

- Ác dục 惡欲:  Đó là lòng mong muốn chỉ đem lại lợi ích cho 

riêng mình, không phải quan tâm đến lợi ích của người khác. Biểu hiện 

của ác dục là những nhận thức suy nghĩ và hành động có tính vị kỷ.  

Các ác dục luôn là các ham muốn bất thiện đầy dính mắc của nhiều 

chúng sinh.  

 2.1. Dục theo quan điểm Phật giáo Nam truyền: 



Trong  Phật giáo Nam truyền, dục có mối tương quan với các yếu 

tố căn, trần, thức. Đó là hệ thống  Lục căn - Lục trần - Lục thức - Lục 

dục như sau: 

LỤC CĂN  + LỤC TRẦN 
(hữu+vô) 

=> LỤC THỨC 
  (vô hình) 

─> LỤC DỤC 
 (vô hình) 

Nhãn (=mắt) 
 

Sắc trần 
 

Nhãn thức 
 

Sắc dục 

Nhĩ (= tai) 
 

Thinh trần 
 

Nhĩ thức 
 

Thinh dục 

Tị (= mũi) 
 

Hương trần 
 

Tị thức 
 

Hương dục 

Thiệt (= lưỡi) 
 

Vị trần 
 

Thiệt thức 
 

Vị dục 

Thân (= da) 
 

Xúc trần 
 

Thân thức 
 

Xúc dục 

Ý (= não bộ) 
 

Pháp trần 
 

Ý thức 
 

Pháp dục 

 

 



- Lục căn (六根;   P: Saḷāyatana;  S: Adāyatana;  E: Six organs;  

F: Six organes): Lục căn chính là sáu cơ quan của con người dùng để 

nhận biết sự vật. 

- Lục trần (六塵;  P: Bāhira-āyatana;  S: Bāhyu-āyatana;  E: Six 

objects of sense.   F: Six objets de sens):   Lục trần là 6 cảnh diễn bày ra 

trước lục căn.  

 - Lục thức (六識;  P: Vinnana;  S: Vijnana;  E: Six knowledges;  

F: Six connaissances):  Lục thức là 6 hiểu biết của con người. 

 - Lục dục (六欲;  P;S: Chanda;  E: Six desires to act):  Lục dục là 

6  điều ham muốn. Ham muốn đây hàm ý là tiếp nhận (tham) hay loại 

trừ (sân). 

Trong kinh Tăng Chi Bộ, đức Phật đã chỉ dạy người tu phải luôn 

cảnh giác để sống tốt với cuộc đời, song không phải dính mắc vào Lục 

trần, vì đó là đầu mối của nghiệp mà ta không ngờ được:  

"Các thầy phải tu sáu pháp vô-thượng. Những gì là sáu ? 

  - Mắt thấy sắc, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm 

nơi xả, hằng tỉnh sáng.  

- Tai nghe tiếng, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm 

nơi xả, hằng tỉnh sáng.  



- Mũi ngửi mùi, không ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, 

hằng tỉnh sáng.  

- Lưỡi nếm vị, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ tâm 

nơi xả, hằng tỉnh sáng.  

- Thân chạm xúc, không sanh tâm ưa thích hay ghét bỏ; hãy trụ 

tâm nơi xả, hằng tỉnh sáng.  

- Ý suy tưởng đối với mọi việc, không sanh tâm ưa thích hay ghét 

bỏ; hãy trụ tâm nơi xả, hằng tỉnh sáng.” 

 Ngoài ra, hành giả còn thường xuyên thực hành sám hối 6 căn, 

nhằm tự cảnh giác các hành động của mình trong cuộc sống. 

 

2.2. Dục theo quan điểm Phật giáo Bắc truyền : 

Trong  Phật giáo Bắc truyền, dục có các cách phân biệt sau: 

1) Dục ở tam dục  (三 欲):   

Có 2 loại tam dục sau: 

1/. Tam dục của phàm phu:   

Là ba mối ham muốn của mình đối với kẻ khác qua: 

1. Hình mạo dục :  Đó là mê say mặt mày, hình dáng tươi đẹp.  



2. Tư thái dục :  Đó là ưa thích dung nghi cốt cách, sang đẹp. 

3. Tế xúc dục :  Đó là mê say ưa thích sự đụng chạm mịn màng, 

mềm mại. 

2/. Tam dục của người tu:   

Là ba mối ham muốn độc hại làm chướng ngại việc tu hành giải 

thoát. 

1. Ác dục :  Đó là lòng ham muốn xấu bậy, như vị Tỳ Kheo sanh 

lòng:  

- Muốn đứng đầu tất cả Đại chúng, khiến Tăng chúng đều theo 

chân mình.  

- Muốn tứ bộ (Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni, Ưu Bà Tắc, Ưu Bà Di) đều 

cúng dường tôn trọng mình hơn hết.           

- Muốn thuyết pháp để thính chúng đều tin thọ lời mình.  

- Muốn vua quan thần dân đều cung kính mình.  

- Muốn được nhiều áo quần, đồ ăn uống, thuốc men, nhà cửa to 

đẹp.  

Những sự ham muốn này có tính cách sanh tử luân hồi, nên gọi là  

ác dục  vậy. 

2. Đại dục :  Đó là lòng ham muốn thái quá, như vị Tỳ Kheo sanh 

lòng muốn rằng phải làm thế nào để cho tứ bộ chúng biết rằng ta đã đắc 

Sơ trụ.... hoặc Thập Trụ, đắc quả Chánh giác, quả A La Hán... hoặc quả 



Tư Đà Hoàn, Tứ Thiền vô ngại trí... Sự ham muốn có tính cách lợi 

dưỡng như vậy kêu là đại dục. 

3. Dục dục :  Đó là lòng ham muốn và ham muốn nữa, như vị Tỳ 

Kheo muốn rằng sau khi thác mình sanh làm Phạm thiên, Ma thiên, Tự 

tại thiên, Chuyển luân Thánh vương, hoặc sinh vào các dòng sang quý 

như vua chúa, quan thần...được hưởng mọi sự khoái lạc. Lòng ham 

muốn này có tính cách lợi dưỡng nên kêu là dục dục. 

 Trong kinh Niết-bàn có viết : “Người nào quán tưởng cái thân 

người, chỉ thấy là một bộ cốt, do khoang xương chống đỡ mà thôi. Quán 

như vậy thì toàn bộ xương cốt đều phân ly, do đó dứt Tam dục.” 

 

2) Dục ở Ngũ dục.  

Ngũ dục (五欲)  theo Phật giáo Bắc truyền còn gọi là Ái dục 
(愛欲). Tương tự như ở Phật giáo Nam truyền, trong đó:   

+  Ái (愛;  P: taṇhā;  S: tṛṣṇā;  E: love, craving) chỉ cho sự hay vật 
(= tinh thần hay vật chất) mà ta có sự gắn kết, dính mắc. 

 +  Dục (欲; P: chanda;   S: rajas;   E: desire)  chỉ cho lòng (= tâm) 
khát khao, ham muốn. 

Ngũ dục hay Ái dục gồm có :   



- 4 dục thuộc về vật chất : 

1. Tài dục (của cải):  động sản và bất động sản.  

2. Sắc dục (cái đẹp):  giới tính (tính dục). 

3. Thực dục (cái ăn):  món ăn, thức uống. 

4. Thùy dục (cái ngủ):  chỗ ăn ở (nhà cửa)  

- 1 dục thuộc về tinh thần : 

5. Danh dục (cái ta):  tiếng tăm. 

Đây là 5 hình ảnh biểu trưng ham muốn nơi mỗi con người bình 

thường, mà mỗi hình ảnh là tổng hợp của 6 dục cơ bản từ Lục căn. Ngũ 

dục còn gọi là Ngũ độc tiển (năm mũi tên độc hại), là 5 món dục của 

chúng sanh, từ súc sanh đến nhân, thiên. Nếu như ta không điều phục 

Ngũ căn (Nhãn, Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân) để cho sa đắm ngũ dục thì dễ sa 

vào nẽo ác. Tham đắm Ngũ dục tức cuộc đời bị trói buộc bởi năm thứ 

độc hại ham muốn. 

 - Trong kinh Tứ Thập Nhị Chương, chương 24 có ghi : “Trong 

các thứ Ái dục, không gì bằng Sắc dục.  Sự ham muốn sắc dục mạnh hơn 

mọi thứ khác.  Chỉ có một sắc dục như vậy, nếu có cái thứ hai giống như 

sắc dục thì người trong thiên hạ không có ai có thể tu tập được cả”. 

- Trong kinh Niết Bàn quyển 21 chép rằng: “Bồ Tát Ma Ha Tát 

biết pháp Ngũ dục cho nên chẳng vui thích, chẳng tạm ngừng lại đó. 

Người mê theo Ngũ dục tỷ như con chó gặm xương khô, như kẻ cầm lửa 



đi ngược gió, như nuôi nhốt con rắn độc, như được của trong giấc 

mộng, như một miếng thịt cả bầy chó tranh ăn, như dấu vẽ trên nước, 

như bọt nước, Ngũ dục như của tạm bợ thế nên chẳng đặng lâu dài.” 

(Đây có lẽ là bản dịch theo tinh thần hệ PGBT với 5 căn và 5 dục, khác với hệ 

PGNT thì đó là 6 căn và 6 dục như trong kinh Tăng Chi Bộ đã trình bày trên). 

- Trong kinh Di Giáo, đức Phật có dạy rằng: “Tỳ Kheo các ông ! 

Đã có thể an trụ trong giới rồi, phải kềm chế Ngũ căn chẳng để buông 

lung theo Ngũ dục. Thí như người chăn trâu, cầm roi nhìn nó, chẳng cho 

tuông rông vào lúa mạ người, nếu thả lỏng Ngũ căn…chạy theo Ngũ 

dục… gây tai hại rất nặng cũng như ngựa chứng chẳng dùng dây cương 

chế ngự chính nó sẽ đưa ta  sa vào hầm hố…” 

- Trong bia chùa Linh Xứng có ghi: 

Ba cõi luân hồi, bốn đời lăn lóc, 

Vọng niệm sinh ra, tâm hình điên đảo. 

Theo đuổi tham sân, triền miên Ái dục. 

 

3) Dục ở thất tình-lục dục (七情 - 六欲): 



 Thất tình là 7 thứ tình cảm biểu lộ ra bên ngoài và Lục dục 6 ham 

muốn của con người, gồm chung trong câu nói ngắn gọn là "Thất tình 

Lục dục". 

1/. Thất tình (七情):  Là bảy loại tình cảm  mà mọi người đều có.  

- Theo Phật giáo Bắc truyền, thất tình gồm: 

Hỷ 喜,     Nộ 怒,     Ái 愛,     Ố 惡,     Ai 哀,     Lạc 乐,     Dục 欲 

      Mừng,     Giận,       Thương,  Ghét,     Buồn,     Vui,           Muốn 

- Theo Nho giáo (kinh Lễ): thất tình gồm: 

Hỷ 喜,     Nộ 怒,     Ái 愛,     Ố 惡,     Ai 哀,     Cụ 懼,     Dục 欲 

       Mừng,     Giận,       Thương,  Ghét,     Buồn,     Sợ,           Muốn 
 

2/. Lục dục (六欲):  Là sáu ham muốn cụ thể của con người nơi 

một đối tượng, đó là phân tích và phối hợp hai thứ dục cơ bản là Sắc dục 

và Thinh dục.  

Theo Đại Trí Độ luận quyển 2, Lục dục là chỉ cho 6 thứ dục vọng 

của phàm phu đối với người khác phái.  Lục dục này (khác với Lục dục 

cơ bản ở mục 2.1 

 ở phần trên), đó là:  

 1/  Sắc dục:  Là trang sức, y phục đẹp. 

 2/  Hình mạo dục:  Là khuôn mặt đẹp, khôi ngô. 

 3/  Oai nghi tư thái dục:  Là dáng đi, đứng, ngồi, nằm. 



 4/  Tế hoạt dục:  Là làn da, phần cơ thể phô bày ra ngoài. 

 5/  Nhân tướng dục:  Là thân hình đẹp. 

 6/  Ngôn ngữ âm thanh dục:  Là lời nói khéo léo, êm dịu, 

thanh nhã. 

VIDEO 
- Thất Tình Lục Dục 1 - Thầy Thích Pháp Hòa 

- Thất Tình Lục Dục 2 - Thầy Thích Pháp Hòa 

- Thất Tình Lục Dục Là Gì - Thầy Thích Phước Tiến  

 

 

3. Đệ tam giác tri  第三覺知. 

Tâm vô yểm túc,    心無厭足， 

Duy đắc đa cầu,    唯得多求， 

Tăng trưởng tội ác.   增長罪惡。 

Bồ-tát bất nhĩ,    菩薩不爾， 



Thường niệm tri túc,   常念知足， 

An bần thủ đạo,    安貧守道， 

Duy tuệ thị nghiệp.   唯慧是業。 

Dịch: 

Điều thứ ba phải thêm giác biết: 
Đắm mê trần mải miết chẳng dừng.    Lòng dục không cùng 

Một bề cầu được vô chừng,     Tìm kiếm chẳng ngừng  

Tội kia thêm lớn có ngừng được đâu.    Thêm lớn tội lỗi 

Những hàng Bồ-tát hiểu sâu,     Bồ Tát trái lại 

Nhớ cầu tri túc chẳng lâu chẳng sờn.    Thường niệm tri túc  

Cam nghèo giữ đạo là hơn,     Sống nghèo hành đạo  

Lầu cao trí tuệ chẳng khờn dựng lên.    Xem tuệ giác là  

Sự nghiệp duy nhất. 

Ý chính:  Hành giả nhận thức đúng đắn rằng tuệ giác là sự 

nghiệp chính yếu, là phương tiện đoạn trừ tham dục để có được đời sống 

tri túc. 

 Tuệ giác  (慧覺;  P: paññā;   S: prajñā;   E: wisdom)  nơi đây 

không gì khác hơn là nhận thức đầy đủ về chân lý Duyên khởi, mà 

Duyên khởi tính (= Vô thường tính + Vô ngã tính) sẽ giúp hành giả vượt 

qua các dính mắc vào những ham muốn cực đoan, và cách sống tri túc 

(知足:  biết đủ) là một kết quả tự nhiên. (Xin xem thêm giải thích ở Điều 

giác ngộ thứ 5 về cách hình thành Tuệ giác).  



 3.1. Trí tuệ theo quan điểm Phật giáo Nam truyền.  

 Phật giáo Nam truyền có sự phân biệt trí tuệ như sau: 

1) Hữu lậu trí 有漏智 = Tục trí 俗智 = Thức 識 :  Chỉ cho trí tuệ 

nơi chúng sinh ở thế tục hãy còn chấp mắc vào thấy biết, nên chưa thể 

chuyển hóa để dứt sạch phiền não. 

 2) Vô lậu trí 無漏智 = Chân trí 真智 = Tuệ giác 慧覺 :  Chỉ cho 

trí tuệ nơi bậc giác ngộ với khả năng chuyển hóa và đoạn trừ phiền não. 

 

 

 3.2. Trí tuệ theo quan điểm Phật giáo Bắc truyền. 

Phật giáo Bắc truyền có sự phân biệt trí tuệ như sau: 

1) Theo Luận Đại Trí Độ số 27,  Trí (= Tuệ giác) có 3 dạng: 

 1/. Nhất thiết trí:  Là trí tuệ biết được tổng tướng về tính Không 

bình đẳng của bậc Thinh Văn, Duyên Giác. 



 2/. Đạo chủng trí:  Là trí tuệ biết rõ các pháp sai biệt của thế gian 

và xuất thế gian về thiện và bất thiện của bậc Bồ-tát trong việc độ sinh, 

đó là. 

 - Quyền trí  hay  Phương tiện trí :  Là trí tuệ khéo sử dụng các 

phương tiện thiện xảo như thân xảo, khẩu xảo, ý xảo trong việc chuyển 

hóa độ sinh. 

 - Thật trí :  Là trí tuệ khế hợp với thật lý Nhất thừa. 

 Thật trí thuộc về thể,  Quyền trí thuộc về dụng. 

 3/. Nhất thiết chủng trí:  Là trí tuệ của Phật, bao gồm Nhất thiết 

trí, Đạo chủng trí và trí tuệ về biệt tướng của các pháp (đó là nhân quả 

hành tướng của từng pháp một). 

 

 2) Theo Thiền tông:  Trí tuệ được phân thành 2 loại. 

 1/. Hữu sư trí:  Là trí tuệ có được do học hỏi nơi thầy bạn, kinh 

sách ... từ bên ngoài vào, gọi là giải ngộ; sau đó phải vượt qua nó mới 

đạt đến chứng ngộ.    

2/. Vô sư trí:  Là trí tuệ có được từ bên trong hành giả hiển hiện ra 

qua quá trình công phu làm cho mọi tâm lự (suy nghĩ) đình chỉ.  Trí tuệ 



không do thầy dạy nào trao cho cả.  Đây là điểm đích đến của các hành 

giả Thiền tông. 

 

 3) Theo Tịnh Độ tông và Duy Thức tông:  Trí tuệ (= Tuệ giác) 

được phân thành 4 loại, tuy có tên gọi khác nhau, nhưng nội dung ý 

nghĩa thì đồng.  Đó là quá trình chuyển hóa các Thức là các thấy biết 

thuộc tục đế thành Trí là các thấy biết thuộc chân đế. 

 Thức  Trí (Duy Thức tông)       Trí (Tịnh Độ tông) 

 1.  A-lai-da         - Đại viên cảnh trí        - Vô đẳng thắng trí 

 2.  Mạt-na         - Bình đẳng tánh trí        - Đại thừa quảng trí 

 3.  Ý thức         - Diệu quan sát trí        - Bất khả xưng trí 

 4.  Ngũ thức         - Thành sở tác trí        - Bất tư nghì trí 

Ngũ thức:  gồm Nhãn thức, Nhĩ thức, Tỉ thức, Thiệt thức, Thân thức. 

 

 

 4) Theo Mật tông:  Trí tuệ được phân thành 5 loại.  Đó là quá 

trình tu học chuyển hóa 5 uẩn thành 5 trí.  Có 4 tên gọi giống như ở Duy 

Thức tông. 



     Uẩn        Trí        Phương  Giáo chủ 

 1.  Thức uẩn  - Đại viên cảnh trí         - Đông  - Bất Động Phật 

 2.  Hành uẩn  - Thành sở tác trí         - Bắc  - Bất Không Phật 

 3.  Tưởng uẩn  - Diệu quan sát trí         - Tây   - A Di Đà Phật 

 4.  Thọ uẩn  - Bình đẳng tánh trí         - Nam   - Bảo Sanh Phật 

 5.  Sắc uẩn  - Pháp giới trí                   - Trung tâm  - Đại Nhật Phật 

Sắc uẩn  đối với Mật tông được xem là có vai trò của trí khi giác ngộ, được xem là bí 

thuật đối với việc tái sinh. 

 

4. Đệ tứ giác tri 第四覺知. 

Giải đãi trụy lạc.    懈怠墜落。 

Thường hành tinh tấn,   常行精進， 



Phá phiền não ác,    破煩惱惡， 

Tồi phục tứ ma,    摧伏四魔， 

Xuất ấm giới ngục.   出陰界獄。 

Dịch:  

Điều thứ tư cần nên giác biết: 

Kẻ biếng lười hạ liệt trầm luân.     Vì tính lười biếng  

Thường tu tinh tấn vui mừng,     Nên bị đọa lạc  

Dẹp trừ phiền não ác quân nhiều đời.    Phải tinh tiến tu  

Bốn ma hàng phục như chơi,     Phá giặc phiền não  

Ngục tù ấm giới thảnh thơi ra ngoài.    Hàng phục tứ ma  

Thoát ngục ấm giới.  

 Ý chính:   Hành giả không nên lười biếng, mà luôn siêng năng 
trong việc rèn luyện tu học Chánh pháp. Đó là nhận thức về Tứ chánh 
cần. 

Tứ chánh cần (四正勤;  P: Cattāro sammappadhānā;  S: Catvāri 

prahāṇāni;  E: Four right exertions/efforts):  Là bốn cách nỗ lực, siêng 

năng hợp với Chánh đạo. Đây được xem là nội dung chi tiết của Chánh 

tinh tấn trong giáo lý Ngũ căn và Bát Chánh Đạo. Bốn cách tinh tấn ấy 

là: 

1/. Tinh tấn tránh làm các điều ác chưa sinh (S: Anutpanna 

pāpakākuśala-dharma;  E: Exertion for the preventing of unskillful states 

to arise) 



2/. Tinh tấn vượt qua những điều ác đã sinh (S: Utpanna-

pāpakākuśala-dharma;  E: Exertion for the abandoning of the already 

arisen unskillful states) 

3/. Tinh tấn phát huy các điều thiện đã có  (S: Utpanna-kuśala-

dharma;  E: Exertion for the arising of skillful states) 

4/. Tinh tấn làm cho các điều thiện phát sinh (S: Anutpanna-

kuśala-dharma;  E: Exertion for the sustaining and increasing of arisen 

skillful states). 

Hợp với Chánh đạo nơi đây hàm ý là hợp với Chánh tri kiến, tức 

hợp với Chân lý và Đạo đức nơi đạo Phật, có nội dung sau: 

- Chân lý:  Đó là Nguyên lý Duyên khởi, là Duyên khởi tính (= Vô 

thường tính + Vô ngã tính) nơi mọi sự vật. 

- Đạo đức:  Đó là Nguyên tắc “Từ bi-Trí tuệ” cho hành động như 

sau:  

“Mọi hành động đem lại lợi mình-lợi người, được xem là tốt, là 

thiện, là lành. 

Mọi hành động đem lại lợi mình-hại người hay hại mình-lợi người 

hay hại mình-hại người, được xem là xấu, là ác, là dữ.”  

Trong kinh Tương Ưng 5.49, Tương ưng Chánh cần có ghi: 

Này các Tỳ-khưu, có bốn chánh cần này. Thế nào là bốn ? 



Ở đây, này các Tỳ-khưu:  

+ Tỳ-khưu đối với các ác, bất thiện pháp chưa sanh, khởi lên ý 

muốn không cho sanh khởi, tinh cần, tinh tấn, quyết tâm, cố gắng. 

+ Tỳ-khưu đối với các ác, bất thiện pháp đã sanh, khởi lên ý muốn 

đoạn tận, tinh cần, tinh tấn, quyết tâm, cố gắng. 

+ Tỳ-khưu đối với các thiện pháp chưa sanh, khởi lên ý muốn làm 

cho sanh khởi, tinh cần, tinh tấn, quyết tâm, cố gắng. 

+ Tỳ-khưu đối với các thiện pháp đã sanh, khởi lên ý muốn làm 

cho an trú, không cho vong thất, làm cho tăng trưởng, làm cho quảng 

đại, tu tập, làm cho viên mãn, tinh cần, tinh tấn, quyết tâm, cố gắng. 

Như vậy, này các Tỳ-khưu, Tỳ-khưu tu tập bốn chánh cần, làm cho 

sung mãn bốn chánh cần, thiên về Niết-bàn, hướng về Niết-bàn, xuôi về 

Niết-bàn. 

Xem thêm: 
- Ý nghĩa của Tứ chánh Cần - Vườn hoa Phật giáo 

- Tứ chính cần – Wikipedia tiếng Việt 

 

VIDEO 
- Tứ Chánh Cần - 37 Phẩm Trợ Đạo - Thiền và Đời Sống kỳ 70 



 

 

5. Đệ ngũ giác ngộ 第五覺悟. 

Ngu si sanh tử.    愚癡生死。 

Bồ-tát thường niệm,   菩薩常念， 

Quảng học đa văn,   廣學多聞， 

Tăng trưởng trí tuệ,   增長智慧， 

Thành tựu biện tài,   成就辯才， 

Giáo hóa nhất thiết,   教化一切， 

Tất dĩ đại lạc.    悉以大樂。 

 



Dịch: 

Điều thứ năm lại thêm giác ngộ: 

Ngu si là gốc khổ luân hồi.     Chỉ vì si mê  

Bồ-tát thường nhớ không ngơi,     Nên có sinh tử 

Nghe nhiều học rộng chẳng lơi chút nào.   Bồ tát thường nhớ 

Vun bồi trí tuệ càng cao,      Học rộng nghe nhiều 

Biện tài đầy đủ công lao chóng thành.   Nuôi dưỡng trí tuệ  

Đặng đem giáo hóa chúng sanh,    Thành tựu biện tài 

Niết-bàn an lạc còn lành nào hơn.    Giáo hóa chúng sanh 

Khiến cho mọi người.  

Được niềm vui lớn. 

Ý chính:   Hành giả nhận thức rằng Si mê, tức Vô minh, là đầu 

mối của phiền não (= khổ) và bị động trong sinh tử luân hồi. Văn-Tư-

Tu gọi là Tam Tuệ học. Đây là lộ trình tu học chân lý Duyên khởi giúp 

hành giả sáng suốt và thành tựu đạo quả Niết-bàn, trong đó: 

 - Văn 聞 hay Văn tuệ (聞慧;  P: Sutamayā paññā;  S: Śruta 

prajñā;  E: wisdom by study):  Là quá trình hình thành tuệ, hiểu biết từ 

việc hành giả thấy, nghe … đọc giáo pháp (Ngũ căn giác quan: Nhãn, 

Nhĩ, Tỷ, Thiệt, Thân).  

 - Tư 思 hay Tư tuệ (思慧;  P: Cintāmayā paññā;  S: Cintā prajñā;  

E: wisdom by reflection):  Là quá trình hình thành tuệ từ việc hành giả 

suy nghĩ, luận bàn, phản biện giáo pháp (Ý căn). 



 - Tu 修 hay Tu tuệ (修慧;  P: Bhāvanāmayā paññā;  S: Bhāvanā 

prajñā;  E: Wisdom by meditation):  Là quá trình hình thành tuệ từ việc 

hành giả thực hành rèn luyện tâm, chuyển hóa từ tâm mê lầm chấp thủ 

sang tâm giác ngộ giải thoát, hành giả có được nhận thức và hành động 

trong cuộc sống đúng đắn theo chân lý khách quan Duyên khởi, tức lẽ 

thật của vũ trụ.  

 Nội dung của Tu tuệ trong 20 năm đầu sau khi đức Phật giác ngộ 

là Niệm-Định-Tuệ (Chánh niệm + Thiền định + Thiền tuệ). Về sau, do 

căn cơ các hành giả không đồng đều, Phật chế tác Giới; vì thế từ đó đến 

nay, nội dung của Tu tuệ là Giới-Niệm-Định-Tuệ. 

 Theo Phật giáo Bắc truyền, lộ trình tu học chân lý Duyên khởi này 

có tên gọi là Bát-nhã Ba-la-mật, nói gọn là Bát-nhã như sau: 

 - Văn tự Bát-nhã 文字般若    =  Văn tuệ. 

 - Quán chiếu Bát-nhã 觀照般若  =  Tư tuệ. 

 - Thật tướng Bát-nhã 實相般若    =  Tu tuệ 



 

 

6. Đệ lục giác tri 第六覺知. 

Bần khổ đa oán,    貧苦多怨， 

Hoạnh kết ác duyên.   橫結惡緣。 

Bồ-tát bố thí,    菩薩布施， 

Đẳng niệm oán thân,   等念冤親， 

Bất niệm cựu ác,    不念舊惡， 

Bất tắng ác nhân.    不憎惡人。 

 

Dịch: 

Điều thứ sáu phải nên giác biết: 

Người khổ nghèo lắm kết oán hờn.    Chỉ vì nghèo khổ 

Không duyên tạo ác đâu sờn,     Mà nhiều oán hận  

Bồ-tát bố thí, ai hơn kẻ này.     Tạo nhiều duyên ác  



Lòng không còn thấy kia đây,     Bồ tát bố thí 

Ít khi nhớ đến buồn gây thuở nào.    Không nệ oán thân  

Dù người làm ác biết bao,     Xóa bỏ thù hận  

Một lòng thương xót, khổ đau cứu giùm.   Không ghét kẻ ác. 

 Ý chính:   Hành giả thực hành hạnh bố thí là để đoạn trừ tâm 

Tham, là đầu mối của phiền não (= khổ) 

 Bố thí  [布施 (bố 布: phân phát, ban phát khắp nơi, cho hết - thí 

施: giúp, cho);  P;S,: dāna;  E: generosity; alms; alms-giving):  Là một 

đức hạnh quan trọng để nuôi dưỡng công đức (功德;  P: puñña;  S: 

puṇya;  E: merit) qua hành động hiến tặng vật chất, năng lực hoặc trí tuệ 

cho người khác. 

Bố thí được xem là phương tiện để đối trị tính tham ái, ích kỉ của 

chúng sinh, và cũng là phương tiện để dẫn dắt chúng sinh đến giác ngộ. 

Bố thí được phân tích trên 2 yếu tố là người bố thí và sự vật thí. 

6.1. Yếu tố người bố thí (= người thí). 

Có hai loại bố thí đối với người bố thí. 

1) Bố thí không trong sạch (P;S: Avisudha):  Đó là bố thí với tâm 

vị kỷ, là bố thí với động cơ Tham-Sân-Si, đem lại danh lợi cho mình 

(như kiêu mạn, ganh tức, hơn thua, dụ dỗ, sợ chết …). 



2) Bố thí trong sạch (P;S: Visuddhadāna): Đó là bố thí với tâm vị 

tha, như bố thí với động cơ đem lại lợi ích cho người, không mong cầu 

phước báo cho mình. Bố thí Ba-la-mật (bố thí không dính mắc) mà đỉnh 

cao của bố thí trong sạch.  

Giá trị của bố thí trong sạch được nâng cao trong những trường 

hợp sau đây: 

1. Người bố thí có tâm trong sạch. 

2. Người bố thí  không thấy mệt mỏi hay chán nản. 

3. Người bố thí đúng lúc theo nhu cầu người nhận.  

4. Người bố thí có tâm kính trọng đối với người nhận thí. 

 5. Sự vật được bố thí phải chân chính. 

6. Người nhận thí là người có đức hạnh. 

3) Bố thí Ba-la-mật (布施波羅蜜;  P: Dāna-pāramī;  S: Dāna-

pāramitā;  E: Perfection of generosity). 

- Bố thí là hiến tặng.  - Ba-la-mật là giải thoát. 

Theo đó, bố thí Ba-la-mật là bố thí vượt thoát, là bố thí không dính 

mắc, là bố thí không chấp tướng, là bố thí vô tướng. 

Thật vậy, trong bố thí có 3 đối tượng là người cho, sự vật cho, 

người nhận, cho nên sự bố thí là một hợp Duyên của 3 đối tượng, từng 

đối tượng cũng là hợp Duyên, cho nên tất cả chỉ là những tướng không 

thực thể, là Vô ngã. 



Do đó, bố thí Ba-la-mật là sự bố thí trên nền tảng nhận thức Vô 

ngã của 3 đối tượng, nên còn được gọi là bố thí tam luân không tịch 

三輪空寂 (3 đối tượng không thực thể của trạng thái Niết-bàn). 

Bố thí Ba-la-mật là một hành động tiêu biểu trong tất cả mọi hành 

động Ba-la-mật khác của bậc giác ngộ trong đời sống và trong việc độ 

sinh. 

 

6.2. Yếu tố sự vật thí. 

Có hai dạng sự vật thí (P;S: deya) là vật chất và tinh thần. 

1) Bố thí vật chất:  Gồm 2 dạng là ngoại thí và nội thí, gọi 

chung là Tài thí (P;S: Amisadāna). 

- Ngoại thí  (P;S: Bāhyadāna;  E: Outer gifts): Vật thí những đồ vật 

bên ngoài như: vàng, bạc, của cải, quần áo, đồ ăn thức uống ... Vật 

thí phải chân chính chứ không có được từ các hành vi bất thiện như trộm 

cắp hay cướp giật. 

- Nội thí  (P;S: Ādhyātmikadāna;  E: Inner gifts): Vật thí là những 

gì trong thân thể của người thí như hiến máu, nội tạng, mắt, tay chân, …  

2) Bố thí tinh thần:  Gồm một số các dạng sau. 



1. Những hành động, lời nói chân thật hay kiến thức hữu ích có thể 

đem lại lợi lạc tinh thần cho người. 

2. Giảng dạy Chánh pháp của đức Phật, đó là Chân lý và Đạo đức 

mà đức Phật đã truyền đạt. Đây gọi là Pháp thí (P: Dhammadāna;  S: 

Dharmadāna;  E: Offering the knowledge of the dhamma). 

Dưới đây là thí dụ về bố thí tinh thần bằng hành động, lời nói hay 

giáo pháp giúp người vượt qua nỗi sợ hãi gọi là Vô úy thí. (P;S: 

Abhayadāna;  E: Giving out of fear). 

* Nếu có một người đi đường ban đêm sợ cướp giật, thấy thế ta 

liền đi theo bảo vệ cho người đó hết sợ. Hành động (= Tài thí) đi 

theo của ta chính là thân thí, được gọi là Vô úy thí.  

* Nếu có người sợ chết, sợ đọa xuống khổ cảnh, ta liền đem giáo 

lý an ủi họ, chỉ cho họ làm lành. Nhờ đó người này không còn sợ 

chết nữa. Lời lẽ (= Pháp thí) mà ta  giúp cho người này gọi là Vô úy thí. 

* Nếu có người sợ chết, ta bảo họ đừng sợ chết, vì chết là hết, 

không có gì phải lo cả, không có địa ngục, không có nhàn cảnh. Nếu họ 

tin ta mà không sợ chết nữa, thì đó là Vô úy thí không chân chính (vì ta 

dạy họ chấp đoạn). 

- Theo giáo lý Phật giáo Nam truyền thì bố thí được phân thành hai 

loại, đó là Tài thí và Pháp thí.  



- Theo giáo lý Phật giáo Bắc truyền, thì bố thí được phân thành ba 

loại, đó  là Tài thí,  Pháp thí và  Vô úy thí. 

3) Đối chiếu đặc điểm của Tài thí và Pháp thí. 

- Tài thí (tiền của, đồ vật, …) có giới hạn, còn Pháp thí không có 

giới hạn, vì tiền cho lâu rồi cũng hết, còn giáo pháp cho mãi không bao 

giờ hết. 

- Tài thí đòi hỏi nhiều công và sức lực, trong khi Pháp thí chỉ cần 

sự thông tuệ. 

- Quả báo của Tài thí thuộc về hữu lậu, trong khi quả báo của Pháp 

thí thuộc vô lậu. Theo đó, phước báo của Tài thí thuộc Dục giới 

(Kāmadhatu) còn phước báo của Pháp thí có thể nằm trong Tam giới 

(Traidhātuka) hoặc ngoài Tam giới.  Chỉ có bố Pháp thí mới có thể dẫn 

người khác đến con đường giác ngộ. 

Trong kinh Bản Sự (經本事;  P: Itivuttaka sutta;  S: Itivṛttaka 

sūtra) có nói về hai loại bố thí này như sau:  

“Này các Tỳ-kheo, có hai loại bố thí: Tài thí và Pháp thí. Trong 

hai loại bố thí này, Pháp thí là thù thắng.” 

------------- 
Chú thích: 

1) Thù thắng (殊勝;  P: Visesa;  S: Viśeṣa;  E: Excellence, superiority, 

distinction): tốt nhất. 



2) Bố thí có các cách gọi với đối tượng nhận thí: 

 - Cúng dường:  Bố thí cho đối tượng đáng kính. 

 - Từ thiện: Bố thí cho đối tượng kém hơn người thí. 

 - Phóng sanh: Bố thí mạng sống cho đối tượng là loài vật. 

 
 

7. Đệ thất giác ngộ  第七覺悟. 

Ngũ dục quá hoạn.   五欲過患。 

Tuy vi tục nhân,    雖為俗人， 

Bất nhiễm thế lạc.   不染世樂。 

Thường niệm tam y,   常念三衣， 

Ngõa bát pháp khí.   瓶缽法器。 

Chí nguyện xuất gia,   志願出家， 

Thủ đạo thanh bạch.   守道清白。 



Phạm hạnh cao viễn,   梵行高遠， 

Từ bi nhất thiết.    慈悲一切。 

 

Dịch: 

Điều thứ bảy là thường giác ngộ: 

Năm dục gây lầm lỗi ngất trời.     Năm thứ dục lạc  

Tuy người thế tục ngoài đời,     Gây thành tội nạn  

Mà lòng không nhiễm vui chơi thế tình.   Người đã xuất gia  

Ba y thường nhớ của mình,     Tuy ở cõi tục 

Ngày nào sẽ được ôm bình ngao du.    Không nhiễm thói đời  

Chí mong lìa tục đi tu,      Pháp khí chỉ là  

Đạo gìn trong sạch chẳng lu không mờ.   Ba y một bát 

Hạnh lành cao vút kính thờ,     Chí nguyện xuất trần 

Thương yêu tất cả không bờ bến đâu.    Giữ đạo thanh bạch 

Phạm hạnh cao vời  

Đem lòng từ bi  

Đối với muôn loại. 

 

 Ý chính:   Hành giả thực hành theo giáo pháp của nhà Phật, tâm 

luôn nhớ dục lạc thế gian là tai họa, giữ phạm hạnh thanh tịnh làm lợi 

ích cho chúng sanh.  Ở ý nghĩa chân chánh, cần hiểu rằng Phật tử bao 

gồm cả cư sĩ và tu sĩ và gọi chung là Tăng 僧: 

  - Cư sĩ được gọi là Tăng tại gia. 

  - Tu sĩ được gọi là Tăng xuất gia. 



 Trong quá trình tu học chưa giác ngộ, cả Tăng tại gia và Tăng xuất 

gia đều được gọi chung là Phàm tăng 凡僧.  Cũng cần thấy rằng Tăng 

xuất gia có nhiều điều kiện thuận lợi trong tu học hơn Tăng tại gia. Tuy 

nhiên, tùy yếu tố quan trọng là căn cơ và căn trí của Phàm tăng, mà 

nhanh hay chậm, đều có sự chuyển hóa giác ngộ Thánh tăng 聖僧. 

Phần lớn đời sống của người cư sĩ tại gia lắm điều ràng buộc, 

nhiều chướng duyên ngăn ngại khó tu khó tiến. Tuy chưa đủ duyên xuất 

trần, nhưng người cư sĩ tại gia vẫn nên cố gắng giữ gìn không ô nhiễm 

bụi trần như vài trường hợp điển hình là Bàng Long Uẩn ở Trung Hoa, 

Tuệ Trung Thượng Sĩ, Trần Thánh Tông ở Việt Nam ... 

 - Bàng Cư Sĩ 龐居士 (740–808), tức Bàng Long Uẩn, là cư sĩ 

Thiền tông ngộ đạo nổi tiếng thời Đường. Ông là môn đệ của hai vị 

Thiền sư kiệt xuất đương thời là Thạch Đầu Hi Thiên và Mã Tổ Đạo 

Nhất, đồng thời ông cũng là bạn với Thiền sư Đan Hà Thiên Nhiên. Ông 

được xem như là cư sĩ Duy Ma Cật của Trung Hoa và là minh chứng cho 

việc những người cư sĩ Phật tử bình thường (không phải người xuất gia) 

nếu có ý chí tu học cũng có thể đạt đạo và sống một cuộc đời giác ngộ. 

 - Tuệ Trung Thượng sĩ 慧中上士 (1230–1291) tên thật là Trần 

Tung (陳嵩, hay Trần Quốc Tung), là một tôn thất hoàng gia, nhà quân 

sự, nhà tâm linh Đại Việt đời Trần. Ông có tước hiệu Hưng Ninh 

Vương, từng cầm quân 2 lần đánh bại Nguyên-Mông xâm lược (năm 



1285 và 1287), và là một thiền sư Phật giáo Bắc truyền. Ông là đạo 

huynh của vua Trần Thánh Tông, là người hướng dẫn vua Trần Nhân 

Tông vào cửa Thiền. Ông là người có nhiều ảnh hưởng đặt nền móng 

cho sự phát triển Thiền phái Trúc Lâm ở Đại Việt thế kỷ 13 – 14. 

 

 
 

8. Đệ bát giác tri  第八覺知. 

Sanh tử xí nhiên,    生死熾然， 

Khổ não vô lượng.   苦惱無量。 

Phát đại thừa tâm,   發大乘心， 

Phổ tế nhất thiết.    普濟一切。 

Nguyện đại chúng sanh,   願代眾生， 

Thọ vô lượng khổ.   受無量苦。 



Linh chư chúng sanh,   令諸眾生， 

Tất cánh đại lạc.    畢竟大樂。 

 

Dịch: 

Điều thứ tám lại nên giác ngộ: 
Tử sanh hoài đau khổ vô cùng.     Ngọn lửa sinh tử  

Phát tâm dõng mãnh đại hùng,     Đang cháy hừng hực  

Quyết lòng độ hết đồng chung Niết-bàn.   Thống khổ vô biên  

Thà mình chịu khổ muôn vàn,     Phát tâm đại thừa  

Thay cho tất cả an nhàn thảnh thơi.    Độ cho tất cả  

Mọi người đều được vui tươi,     Nguyện thay chúng sanh  

Đến bờ giác ngộ rạng ngời hào quang.   Chịu vô lượng khổ  

Khiến cho muôn loài  

Hoàn toàn đạt tới  

Niềm vui to lớn 

 Ý chính:   Hành giả phát nguyện hạnh Bồ-tát dũng mãnh độ 

sinh tới bến bờ giác ngộ. 

 Bồ-tát 菩薩 (P: Bodhisatta;   S: Bodhisattva)  đều được nói đến 

trong cả Phật giáo Nam truyền và Phật giáo Bắc truyền (Xin xem thêm 

bài “Bồ-tát”).  



Bồ-tát là cách nói gọn của Bồ-đề Tát-đỏa 菩提薩埵, được dịch 

nghĩa theo tiếng Hán là Đại sĩ 大士 hoặc  Giác hữu tình 覺有情 (lợi lạc 

chúng sinh hữu tình). Trong đó: 

- Bồ-đề (菩提;  P;S: Bodhi;  E: Enlightenment):  Giác ngộ. 

- Tát-đỏa (薩埵;  P: Satta;  S: Sattva):  Hữu tình. 

Theo đó, Bồ-tát được hiểu một cách đơn giản là Bậc giác ngộ đang 

gắn với việc độ sinh, nghĩa là đang trong hạnh nhập thế.   

 Khái niệm Bồ-tát đã từng được tìm thấy trong các kinh điển Phật 

giáo Nguyên thủy, nhất là khi nói về các tiền thân của Tất-đạt-đa Cồ-

đàm trong kinh Bản Sinh. Tuy nhiên, tư tưởng Bồ-tát bắt đầu ảnh hưởng 

trong các tông phái Phật giáo Ấn Độ vào những năm cuối của vương 

triều A-dục (Ashoka). Không lâu sau đó, khi Phật giáo Đại Chúng bộ 

phát triển, tư tưởng nhập thế này đã nhanh chóng ảnh hưởng mạnh mẽ 

khắp Ấn Độ và truyền rộng đến các quốc gia Trung Quốc, Nhật Bản, 

Hàn Quốc, Tây Tạng, Việt Nam … Theo truyền thống tư tưởng này, có 

vô lượng Bồ-tát thị hiện trong nhiều hình tướng và chủng tộc, trong 

nhiều không gian và thời gian để cứu giúp chúng sanh đang trôi lăn 

trong khổ đau. 

Trong các kinh điển Phật giáo Phát triển (Bắc truyền), hình ảnh 

Bồ-tát tương tự như A-la-hán, trong đó A-la-hán thường bị hiểu nhầm là 

tập trung chủ yếu vào sự giải thoát cho chính mình, xu hướng ít làm lợi 



nhiều cho chúng sinh, còn Bồ-tát thì có nguyện lực cao cả hơn nhiều, 

không những tu bổ trí tuệ bản thân mà còn mang lợi ích đến mọi chúng 

sinh trên con đường giác ngộ.  

Tuy nhiên, nếu tự thân những ai đã hiểu rõ về giáo lý của đạo Phật 

về hai phương diện Chân lý và Đạo đức, thì đều có thể chiêm nghiệm 

nhận ra thâm ý của các Bậc giác ngộ, cho dù các vị này ở tầng bậc nào 

đi chăng nữa.  

Hiện nay, trong Phật giáo Phát triển, khi nói đến Bồ-tát, người ta 

lại xem đó là tiền thân của các vị Phật tương lai, và Bồ-tát được chia làm 

hai dạng sau:  

1) Bồ-tát hiện thực:  Đó là những hành giả đang sống nơi thế 

gian này, đầy lòng từ bi, giúp đỡ chúng sinh, hướng về Phật quả bằng 

cách thực hành các hạnh vượt thoát (Thập Ba-la-mật hay Lục Ba-la-

mật). 

2) Bồ-tát siêu việt:  Đó là những hành giả đã thực hành các 

hạnh vượt thoát ở mức độ rất cao, hoàn toàn bất thối chuyển (không còn 

thối lui), có khả năng chủ động trong sinh tử luân hồi nhưng chưa nhập 

Vô dư y Niết-bàn.  

Trong kinh Bồ Tát Anh Lạc Bổn Nghiệp, hành giả từ Bồ-tát hiện 

thực đến Bồ-tát siêu việt phải trải qua 50 ngôi vị tu tập và đạt quả, được 



gọi là Bồ Tát Giai Vị, gồm có: Thập Tín Vị, Thập Trụ Vị, Thập Hạnh Vị, 

Thập Hồi Hướng Vị và Thập Địa Vị.   

1/- Thập Tín vị:  Là 10 ngôi vị thuộc về thứ bậc của Bồ Tát Nhập 

Môn hay Bồ Tát Ngoại Phàm. 

2/- Thập Trụ vị, Thập Hạnh vị, Thập Hồi Hướng vị:  Là 30 

ngôi vị thuộc về thứ bậc của Bồ Tát Tam Hiền. hay Bồ Tát Nội Phàm. 

3/- Thập Địa vị:  Là 10 ngôi vị thuộc về thứ bậc của Bồ Tát Thánh 

Nhân  hay Bồ Tát Thánh Vị. 

 

 

Tóm Tắt 
Như thử bát sự,    如此八事， 



Nãi thị chư Phật,    乃是諸佛, 

Bồ-tát đại nhân,    菩薩大人, 

Chi sở giác ngộ.    之所覺悟。 

Tinh tiến hành đạo,   精進行道， 

Từ bi tu tuệ,    慈悲修慧， 

Thừa pháp thân thuyền,   乘法身船， 

Chí Niết-bàn ngạn.   至涅槃岸。 

Phục hoàn sanh tử,   復還生死， 

Độ thoát chúng sanh.   度脫眾生。 

Dĩ tiền bát sự,    以前八事， 

Khai đạo nhất thiết,   開導一切， 

Linh chư chúng sanh,   令諸眾生， 

Giác sanh tử khổ,    覺生死苦， 

Xả ly ngũ dục,    捨離五欲， 

Tu tâm Thánh đạo.   修心聖道。 

Nhược Phật đệ tử,   若佛弟子， 

Tụng thử bát sự,    誦此八事， 

Ư niệm niệm trung,   於念念中， 

Diệt vô lượng tội.    滅無量罪。 

Tiến thú Bồ-đề,    進趣菩提， 

Tốc đăng chánh giác.   速登正覺。 

Vĩnh đoạn sanh tử,   永斷生死， 

Thường trụ khoái lạc.   常住快樂。 



Dịch: 

Tám điều như thế dạy qua,     Tám điều nói trên 

Chính hàng Bồ-tát cùng là Thế Tôn,    Các bậc đại nhân  

Đã từng giác ngộ lẽ chân,     Bụt và Bồ Tát 

Tiến tu đạo hạnh vô ngần từ bi.     Đã giác ngộ được  

Đốt đèn trí tuệ phá si,      Các ngài tinh tấn 

Pháp thân thuyền quí dạo đi Niết-bàn.   Hành đạo theo đó  

Trở vào sanh tử thanh nhàn,     Un đúc từ bi  

Chúng sanh độ thoát an toàn vui lây.    Phát triển trí tuệ 

Lại dùng tám việc trước này,     Cưỡi thuyền pháp thân 

Mở đường khai lối dắt dìu chúng sanh.   Tới bến Niết-bàn 

Khiến cho hết thảy biết rành,     Sau khi trở về  

Tử sanh khổ não đừng manh chớ mờ.    Trong cõi sinh tử 

Xa lìa năm dục đục lờ,      Các vị sử dụng 

Tâm tu đạo Thánh không giờ nào quên.   Tám điều nói trên  

Nếu là Phật tử phải nên,      Để mà khai đạo  

Tám điều như thế hằng đêm tụng hoài.   Cho chúng sinh thấy  

Ở trong mỗi niệm hằng ngày,     Cái khổ sinh tử 

Bao nhiêu tội lỗi diệt rày sạch trơn.    Tâm lìa ngũ dục  

Bồ-đề hoa báu nhẹ thơm,     Vào con đường thánh 

Trên bờ chánh giác gót chân giẫm liền.   Nếu đệ tử Bụt 

Hằng hà sanh tử lưu linh,     Đọc tụng quán chiếu 

Thường vui yên ổn tâm tình tiêu tan. Tám điều nói trên  

Thì trong mỗi giây  

Diệt vô lượng tội  

Tiến về giác ngộ  



Mau thành chánh giác  

Vĩnh viễn xa lìa  

Cõi sinh tử khổ 

Và thường trú mãi  

Nơi cõi an lạc. 

 

10. Đối chiếu Việt Anh: “Kinh Bát Đại Nhân Giác” 

(The Eight Great Awakenings Sutra) 

Nội dung của kinh —  The content of the sutra):  

1) Điều Giác Ngộ thứ nhất — The First Awakening:  

• Đời vô thường quốc độ bở dòn—The world is impermanent, 

countries are perilous and fragile.  

• Tứ đại khổ không—The body's four elements are a source of 

pain; ultimately, they are empty.  

• Năm ấm vô ngã có còn chi đâu—The Five Aggregates 

(Skandhas) are not me.  

• Đổi đời sanh diệt chẳng lâu—Death and rebirth are simply a 

series of transformations.  

• Giả dối không chủ lý mầu khó tin—Misleading, unreal, and 

uncontrollable.  



• Tâm là nguồn ác xuất sanh—The mind is the wellspring of evil.  

• Thân hình rừng tội mà mình chẳng hay—The body is the 

breeding ground of offenses.  

• Người nào quán sát thế nầy—Whoever can investigate and 

contemplate these truths,  

• Lần hồi sanh tử sớm chầy thoát ra—Will gradually break free of 

death and rebirth. 

2) Điều Giác Ngộ thứ hai — The Second Awakening:  

• Tham dục nhiều, khổ thiệt thêm nhiều—Too much desire brings 

pain.  

• Nhọc nhằn sanh tử bao nhiêu—Death and rebirth are tiresome 

ordeals.  

• Bởi do tham dục, mà chiêu khổ nầy—They stem from our 

thoughts of greed and desire.  

• Bớt lòng tham dục chẳng gây—By reducing desires.  

• Thân tâm tụ tại vui nầy ai hơn—We can realize absolute truth 

and enjoy independence and well-being in both body and mind.  

3) Điều Giác Ngộ thứ ba — The Third Awakening:  



• Đắm mê trần mải miết chẳng dừng—Our minds are never 

satisfied or content with just enough.  

• Một bề cầu được vô chừng—The more we obtain, the more we 

want.  

• Tội kia thêm lớn có ngừng được đâu—Thus we create offenses 

and do evil deeds.  

• Những hàng Bồ Tát hiểu sâu—Bodhisattvas do not make 

mistakes.  

• Nhớ cầu tri túc chẳng lâu chẳng sờn—Instead, they are always 

content.  

• Cam nghèo giữ đạo là hơn—Nurture the way by living a quiet 

life in humble surroundings.  

• Lầu cao trí huệ chẳng khờn dựng lên—Their sole occupation is 

cultivating wisdom.  

4) Điều Giác Ngộ thứ tư — The Fourth Awakening:  

• Kẻ biếng lười hạ liệt trầm luân—Idleness and self-indulgence 

will be our downfall.  

• Thường tu tinh tấn vui mừng—With unflagging vigor,  



• Dẹp trừ phiền não ác quân nhiều đời—Great people break 

through their afflictions and baseness.  

• Bốn ma hàng phục như chơi—They vanquish and humble the 

Four Kinds of Demons.  

• Ngục tù ấm giới thảnh thơi ra ngoài—And they escape from the 

prison of the Five Skandhas.  

5) Điều Giác Ngộ thứ năm — The Fifth Awakening:  

• Ngu si là gốc khổ luân hồi—Stupidity and ignorance are the 

cause of death and rebirth.  

• Bồ Tát thường nhớ không ngơi—Bodhisattvas are always 

attentive to.  

• Nghe nhiều học rộng chẳng lơi chút nào—And appreciative of 

extensive study and erudition.  

• Vun bồi trí tuệ càng cao—They strive to expand their wisdom.  

• Biện tài đầy đủ công lao chóng thành—And refine their 

eloquence.  

• Đặng đem giáo hóa chúng sanh—Teaching and transfoming 

living beings. • Niết bàn an lạc còn lành nào hơn—Nothing brings them 

greater joy than this.  



6) Điều Giác Ngộ thứ sáu — The Sixth Awakening:  

• Người khổ nghèo lắm kết oán hờn—The suffering of poverty 

breeds deep resentment.  

• Không duyên tạo tác ác đâu sờn—Wealth unfairly distributed 

creates ill-will and conflict among people.  

• Bồ Tát bố thí, ai hơn kẻ nầy, lòng không còn thấy kia đây—So, 

Bodhisattvas practice giving and treat friend and foe alike.  

• Ít khi nhớ đến buồn gây thuở nào. Dù nguời làm ác biết bao, một 

lòng thương xót khổ đau cứu giùm—They neither harbor grudges nor 

despite evil-natured poeple.  

7) Điều Giác Ngộ Thứ Bảy — The Seventh Awakening:  

• Năm dục gây lầm lỗi ngất trời. Tuy người thế tục ngoài đời—

Great people, even as laity, are not blightly by worldly pleasures.  

• Mà lòng không nhiễm vui chơi thế tình, ba y thường nhớ của 

mình, ngày nào sẽ được ôm bình ngao du—Instead, they constantly 

aspire to take up the three precepts-robes and blessing-bowl of the 

monastic life.  

• Chí mong lìa tục đi tu, đạo gìn trong sạch chẳng lu không mờ—

Their ideal and ambition is to leave the household and family life to 

cultivate the way in immaculate purity.  



• Hạnh lành cao vút kính thờ, thương yêu tất cả không bờ bến 

đâu—Their virtuous qualities are lofty and sublime; their attitudes 

toward all creatures are kind and compassionate.  

8) Điều Giác Ngộ Thứ Tám — The Eighth Awakening:  

• Tử sanh hoài đau khổ vô cùng—Rebirth and death are beset with 

measureless suffering and afflictions, like a blazing fire.  

• Phát tâm dõng mãnh đại hùng—Thus, great people make the 

resolve to cultivate the Great Vehicle.  

• Quyết lòng độ hết đồng chung Niết-bàn—To rescue all beings.  

• Thà mình chịu khổ muôn vàn, thay cho tất cả an nhàn thảnh 

thơi—To endure endless hardship while standing in for others.  

• Mọi người đều được vui tươi, đến bờ giác ngộ rạng ngời hào 

quang—To lead everyone to ultimate happiness.  

Xem thêm 
- Kinh Bát Đại Nhân Giác - Thư Viện Hoa Sen 

- Kinh Bát Đại Nhân Giác – Chùa Quan Âm Orange County 

- Kinh Bát Đại Nhân Giác (Giảng Giải) - Kinh Sanskrit / Hán Tạng  

- Kinh Bát Đại Nhân Giác Giảng giải - Tóm tắt - HT Thích Thanh Từ... 

 



 

 

Bài đọc thêm 

Kinh Bát Đại Nhân Giác  
Nguồn: Đại Sư Tinh Vân 

Dịch Thơ:  Minh Quang 

   Khai kinh 

Người con Phật phát tâm học đạo 

Luôn ngày đêm y giáo phụng hành 

Đại nhân giác ngộ đành rành 

Tám điều ghi nhớ, chí thành niệm tu. 

 



Điều thứ nhất hành giả ghi nhớ 

Cõi thế gian quả thiệt vô thường 

Đổi dời sinh tử tang thương 

Cõi nước tuy lớn cũng dường mỏng manh ! 

Thân tứ đại sinh thành tử hoại 

Già bệnh đeo khổ ải, giả không 

Hòa hợp năm ấm lửa vòng 

Chỉ là ảo ảnh, ngã không thể tìm. 

Thế mới biết thế gian hư huyễn 

Diệt lại sinh biến chuyển vô thường 

Chúng sinh mê đắm chấp nương 

Vô ngã chấp ngã vào đường khổ đau. 

Tâm là cội nguồn bao nghiệp ác 

Thân nghe theo tạo tác tội khiên 

Xuống lên sinh tử triền miên 

Tội kia đầy dẫy như miền rừng hoang. 

Người con Phật phải toan quán sát 

Đạo lý này bao quát đường tu 

Đó là thiền quán công phu 

Dứt mê, chuyển nghiệp, khỏi tù tử sinh. 

 

Điều thứ hai hành giả ghi nhớ 

Ham muốn nhiều, lụy khổ càng sâu 



Nhọc nhằn sinh tử bấy lâu 

Đều do tham dục dẫn đầu gây nên. 

Tâm ít muốn, giữ bền đạo nghiệp 

Hạnh vô vi, không tiếp nghiệp duyên 

Tự nhiên sẽ hết não phiền 

An vui tự tại giữa miền nhân gian. 

 

Điều thứ ba hành giả ghi nhớ 

Tâm tìm cầu, đeo đuổi chẳng nhàm 

Không sao thỏa được lòng tham 

Tội kia theo đó, càng làm càng sâu 

Bậc Bồ-tát vô cầu, biết đủ 

Vui phận nghèo, qui củ tu hành 

Trau dồi tuệ nghiệp lợi sanh 

Vung gươm trí tuệ, cắt mành vô minh. 

 

Điều thứ tư hành giả ghi nhớ 

Lười biếng làm lỡ dở đạo tâm 

Quen theo thói tục lạc lầm 

Đắm mê sa đọa trong hầm khổ đau. 

Nên thường phải dồi trau tinh tấn 

Dũng mãnh tu phá những não phiền 

Bốn ma hàng phục bình yên 



Khỏi ngục ấm giới về miền chân như. 

 

Điều thứ năm hành giả ghi nhớ 

Vì ngu si muôn kiếp tử sanh 

Bồ-tát phát nguyện tu hành 

Nghe nhiều học rộng Pháp lành Như Lai 

Đặng tăng trưởng gia tài trí tuệ 

Và tựu thành xuất thế biện tài 

Giảng kinh giáo hóa muôn loài 

Cho niềm vui lớn, ai ai Niết-bàn. 

 

Điều thứ sáu hành giả ghi nhớ 

Nghèo khổ nhiều tật đố trách phiền 

Thường gây lắm việc oan khiên 

Ngang nhiên kết buộc ác duyên với người ! 

Bậc Bồ-tát độ đời bố thí 

Bình đẳng tâm không nghĩ oán thân 

Càng thương những kẻ ác nhân 

Khoan dung hỉ xả những phần lỗi xưa. 

 

Điều thứ bảy hành giả ghi nhớ 

Ngũ dục là muôn kiếp họa tai 

Thân tuy ở tục qua ngày 



Tâm không đắm nhiễm trần ai thói đời. 

Thường nhớ nghĩ ba y, bình bát 

Tiêu biểu cho Bồ-tát xuất gia 

Chí mong sớm được xa nhà 

Sống đời giải thoát an hòa thanh cao. 

Lập nguyện lớn cầu Vô thượng đạo 

Hạnh kiên trì hoài bão độ sanh 

Dù bao chướng ngại tu hành 

Vẫn không lay chuyển hạnh lành từ bi ! 

 

Điều thứ tám hành giả ghi nhớ 

Lửa tử sinh muôn kiếp đốt thiêu 

Chúng sinh khổ não đủ điều 

Xưa nay không biết bao nhiêu đọa đày. 

Phát tâm lớn chịu thay đau khổ 

Hạnh Phật thừa rộng độ quần sinh 

Khiến cho tất cả hữu tình 

Đồng lên bờ giác thanh bình an vui. 

 

Tóm tắt 

Phật Bồ-tát tám điều giác ngộ 

Từng y theo tự độ, độ tha 

Ta noi gương đấng Phật đà 



Phát tâm tinh tấn : Đạo xa, thực hành 

Vung gươm tuệ cắt mành si ám 

Rải mưa bi, dập đám lửa phiền 

Pháp thân nương lấy con thuyền 

Niết-bàn, giải thoát bình yên lên bờ. 

Thấy đau khổ, lòng từ không nỡ 

Thừa nguyện xưa, thuyền trở bến mê 

Lại dùng tám việc đề huề 

Dạy cho sinh chúng quay về bờ kia. 

Biết giác ngộ, xa lìa ngũ dục 

Thấy tử sinh là ngục khổ đau 

Tu tâm quyét sạch trần lao 

Theo đường Thánh đạo, cùng nhau Niết-bàn. 

Đệ tử Phật tụng trì tám việc 

Niệm niệm luôn tội diệt phước sanh. 

Bồ-đề Chánh giác sớm thành 

An vui thường trú, vượt vòng tử sanh. 

 



 
 

Hoan nghênh các bạn góp ý trao đổi! 

*** 
 


